
Was kann ich wie sagen?

„GENAU 
HINGESCHAUT!“

Ein Leitfaden für die Tandempraxis. 



Wichtiger Hinweis & Content Warnung                                                                      1

Einleitung                                                                                                                         2

Anleitung: Genau hingeschaut	                                                                                 4
   

    Wofür ist die Praxishilfe da?                                                                               4
   
    Vorbereitung                                                                                                         4
   
    Ablauf                                                                                                                     5
   
    Varianten                                                                                                               6
   
    Weitere Empfehlungen zur Anwendung                                                           7

Begriff: - | [„Bunt”]                                                                                                           9

Begriff: Schwarze Person | [„Farbige Person, dunkelhäutig”]		       13

Begriffe: Native American, Schwarze Person, Sinti*zze und Rom*nja  
| [„I-Wort,N-Wort, Z-Wort”]                                                                                           17

Begriff: Gemeinsam | [„Augenhöhe”]                                                                        21

Begriff: Mensch mit Fluchterfahrung | [„Flüchtling”]		                     23

Satz: „Kritisches Denken ist mir besonders wichtig. Ari muss das 
noch lernen. Mein Schützling entwickelt sich aber sehr gut!                               27

Satz: „Bei uns werden alle gleichbehandelt – egal ob von hier oder fremd. 
Wir sehen keine Farben.”			                                                    31

Satz: „Wir sind ein buntes Projekt, das sich für die Integration von Kids 
einsetzt. Wir sind gegen jede Form der Fremdenfeindlichkeit.“	                    35

Satz: „Unsere Pat*innenschaften sind rassismusfreie Räume!  
Bei uns gibt es keinen Rassismus.“                                                                          39

Satz: „Wow, generell können das afrikanische Frauen ja gut, 
aber du kannst total gut tanzen!”                                                                              41

Literaturverzeichnis	                                                                                             45

INHALTSVERZEICHNIS



1

In der zivilgesellschaftlichen Arbeit und somit auch beim Bundes-
programm „Menschen stärken Menschen“ sind Werte wie Teilhabe, Par-
tizipation, Gerechtigkeit und Vielfalt zentral. Diese Haltung zeigt sich im 
Handeln, aber auch in der Kommunikation und der Sprache. Genau hier 
liegt der springende Punkt, denn diskriminierende Begriffe oder unbe-
dachte Formulierungen schleichen sich schnell ein – gerade, weil sie tief 
im alltäglichen Sprachgebrauch verankert sind. Es gibt viele Menschen, 
die von Diskriminierungen betroffen sind, einige davon auch gleichzeitig 
von mehreren (Intersektionalität). Die Grundlage für ein diskriminie-
rungssensibles Verhalten und somit auch für die Kommunikation ist, 
sich selbst zu informieren.

Die Praxishilfe „Genau hingeschaut” unterstützt Projekte und Organisa-
tionen des Bundesprogramms dabei, ihre Kommunikation diskriminie-
rungskritischer und diversitätssensibler zu gestalten. Wir haben für Euch 
Begriffe herausgesucht, deren Verwendung im alltäglichen Sprachge-
brauch verbreitet sind. Genau aus dem Grund, dass sie „schon immer so 
gesagt” wurden, sollten sie kritisch hinterfragt und nicht mehr verwendet 
werden – denn sie wiederholen rassistische und diskriminierende Vor-
stellungen. Außerdem werden Aussagen beleuchtet, die teilweise wohl-
wollend gemeint sind, aber dennoch diskriminierende Effekte haben. Wir 
zeigen kurz auf, warum diese Begriffe und Aussagen problematisch sind 
und warum genau sie nicht mehr verwendet werden sollten.

Insbesondere in der Ausformulierung der eigenen Haltung als Projekt 
oder Organisation ist es wichtig, sehr konkret zu benennen, was die 
jeweiligen Werte sind und darauf zu achten, keine diskriminierenden 
Formulierungen zu verwenden. Diskriminierungssensible Kommunika-
tion schafft ein Bewusstsein dafür, dass allen Personen Gleichberechti-
gung und Gleichbehandlung zusteht. Eine kontinuierliche Auseinander-
setzung mit der eigenen Kommunikation, Verhalten und Begriffe trägt 
also dazu bei, dass sich mehr Menschen wohler fühlen können, gesehen 
werden und (mehr) Teilhabe ermöglicht wird. Ob in Pat*innenschaften, 
im beruflichen Umfeld oder in Freund*innenschaften. Es ist ein Versuch, 
alle Menschen zu inkludieren und sicherere Räume zu schaffen.

In diesem Dokument wiederholen wir für Lerneffekte 
diskriminierende Begriffe und Aussagen. Vor allem für 
betroffene Personen von Diskriminierung und im spe-
ziellen Rassismus besteht die Möglichkeit, dass die 
verwendeten Begriffe, negative Emotionen auslösen. 
Reproduktion findet daher im Folgenden nur statt, um 
die Themen besprechbar zu machen. Durch die Bereit-
stellung der diskriminierungskritischen Alternativen im 
zweiten Schritt möchten wir dazu beitragen, dass weni-
ger Reproduktion stattfindet. Achtet bitte auf Euer Wohl-
befinden bei der Nutzung dieser Praxishilfe.

WICHTIGER HINWEIS  
& CONTENT WARNUNG

EINLEITUNG

1 2

https://msm-chancenpatenschaften.de/
https://msm-chancenpatenschaften.de/


3

    Wofür ist die Praxishilfe da?

Die Praxishilfe unterstützt Euch dabei, Unsicherheiten zu überwinden 
und bewusster mit Sprache umzugehen. Wir zeigen Euch durch diskri-
minierungskritische Ansätze, wie Ihr einen bewussteren und sichereren 
Umgang mit ambivalenten Begriffen und Formulierungen aus dem All-
tag und der Tandempraxis stärken könnt – allein oder gemeinsam mit 
anderen. Die Praxishilfe ist ein Unterstützungsangebot für hauptamtli-
che Koordinator*innen und ehrenamtliche Engagierte aus der Tandem-
praxis, Mentees, politische Bilder*innen und Menschen, die bewusst und 
diskriminierungssensibel Haltung zeigen wollen.

    Vorbereitung

Entscheidet, ob Ihr die analoge Version (Karten, Flyer und Reflexions-fra-
gen) oder die digitale Version verwenden möchtet.

1. Analoge Version: Macht die Karten im Raum oder auf dem Tisch so 
zugänglich, dass alle sie nutzen können. Legt die Karten so aus, dass die 
Begriffskarten mit den Seiten „Don’t” und die Satzkarten mit den Seiten 
„Was ist an dieser Aussage problematisch?” nach oben zeigen.

2. Hybride Version: Macht die Karten im Raum oder auf dem Tisch so 
zugänglich, dass alle sie nutzen können. Legt die Karten so aus, dass die 
Begriffskarten mit den Seiten „Don’t” und die Satzkarten mit den Seiten 
„Was ist an dieser Aussage problematisch?” nach oben zeigen. Wenn Ihr 
in einer hybriden Version (bspw.: im Workshop) arbeiten möchtet, legt 
zusätzlich einen QR-Code-Scanner bereit. Auf allen Karten findet Ihr QR-
Codes zu den passenden Kapiteln der digitalen Erklärungen.

3. Digitale Version:  Für die digitale Version nutzt die dazugehörige PDF 
für alle Inhalte. Setzt nun die jeweiligen Begriffskarten mit den Seiten 
„Don’t” und die Satzkarten mit den Seiten „Was ist an dieser Aussage 
problematisch?” in den Fokus.

Sensibilität für diskriminierungsfreiere Kommunikation zeigt sich in den 
Feinheiten. Das heißt, bei der Beschreibung eigener Werte und Haltun-
gen ist es entscheidend, konkret und reflektiert zu formulieren und Be-
griffe zu vermeiden, die ausgrenzend oder diskriminierend sind. Zu einer 
diskriminierungssensiblen Kommunikation gehört es auch, Selbstbe-
zeichnungen zu verwenden.

Selbstbezeichnungen sind hart erkämpfte Begriffe, die betrof-
fene Menschen und Gruppen für sich selbst gewählt haben, um 
Diskriminierung entgegenzuwirken. Gemeinsame Selbstbe-
zeichnungen formen auch Zugehörigkeit, die in der Mehrheits-
gesellschaft oft in Frage gestellt wird. Selbstbezeichnungen 
sind ein Zeichen von Respekt und Anerkennung. Durch das Be-
nutzen der jeweiligen Selbstbezeichnungen werden Wünsche, 
Bedürfnisse und die eigenen Perspektiven ernst genommen. 

Es geht darum, miteinander zu sprechen und eben nicht über oder für 
andere Menschen zu sprechen. In der Vergangenheit wurden oft Begriffe 
festgelegt, um Gruppen zu beschreiben. Das war ein Akt der Diskriminie-
rung und des Ausschlusses. Deswegen ist es wichtig Begriffe zu wählen, 
die repräsentierend sind und nicht diskriminierend. Selbstbezeichnun-
gen sind immer im Wandel und es sollte sich regelmäßig damit ausein-
andergesetzt werden. 

Die Praxishilfe „Genau hingeschaut” soll den Gedanken ver-
deutlichen, dass sich eine kritische Auseinandersetzung im-
mer lohnt, denn es findet sich immer eine diversitätssensible 
Alternative für veraltete Begriffe. Denn nur, „weil es schon im-
mer so war“, muss es nicht so bleiben. Das zeigt die Praxishilfe 
durch praxisnahe Vorschläge für eine Kommunikation, welche 
die eigenen Werte diversitätssensibel vermittelt. Konkret wer-
den fünf ambivalente Begriffe und fünf problematische Formu-
lierungen aus der Tandempraxis in der Praxishilfe besprochen.

ANLEITUNG 

3 4



5

    Ablauf

1. Zieht eine Karte

Wählt zunächst eine Karte aus. Entweder wählt Ihr gezielt einen Begriff 
oder einen Satz aus, oder zieht eine zufällige Karte. Jede Karte hat eine 
Vorder- und eine Rückseite. Der Inhalt jeder Karte soll zum Reflektieren, 
Austauschen und Nachdenken einladen.

2. Phase 1 | Reflektieren, Austauschen und Nachdenken 

a. Schaut Euch die Karte genauer an. 

i.  Begriffskarten mit der Seite „Don’t”

- oder -

ii. Satzkarten mit der Seite „Was ist an dieser Aussage problema-
tisch?” 

b. Lest entweder die Begriffskarte oder die Satzkarte laut vor und    
 macht Euch Gedanken dazu:

Fällt Euch beim Lesen etwas auf?

Habt Ihr schon mal von dem Begriff gehört? Was stört Euch beim 
ausformulierten Satz?

Welche Alternativen fallen Euch dazu ein? Wie lässt sich der 
Begriff oder der Satz diskriminierungssensibler umformulieren?

Hinweis: Ihr könnt für eine weitere Vertiefung der Reflexion auch 
die beiliegenden Reflexionsfragen nutzen, um im Team über den 
Inhalt zu sprechen – oder im Solo-Modus zu sensibilisieren.

3. Phase 2 | Vertiefen

Zusätzlich zu Phase 1 könnt Ihr nun den Inhalt mit spezifischem Wissen 
vertiefen.

a. Wenn Ihr analog/hybrid spielt: Nutzt entweder das beiliegende Book-
let oder scannt die QR-Code. Diese beinhalten mehr Informationen 
und Hintergrundinformationen zu den ambivalenten Begriffen und 
problematischen Sätzen.

b. Wenn Ihr digital spielt: Nutzt ganz einfach das zugehörige PDF zum 
Set und die navigierbaren Kapitel. Hier erfahrt Ihr detailliert, warum 
die Begriffe oder Sätze problematisch sind, woher sie kommen und 
welche diskriminierungskritischen Alternativen wir statt dessen vor-
schlagen.

4. Weitermachen & Reflexion 

Entscheidet nun, ob Ihr weiter zur Karte reflektiert und/oder recherchiert. 
Wenn Ihr genug Informationen gesammelt habt und Euch gut vorberei-
tet fühlt, geht zum nächsten Begriff und beginnt die Phasen von vorn.

    Varianten

Solo-Modus:
Der Solo-Modus ist für alle Menschen gut geeignet. In diesem Modus 
kannst du das Material nutzen, um allein für Dich zu reflektieren und 
Dich zu sensibilisieren.

Der Gruppen-Modus: 
Der Gruppen-Modus eignet sich gut für Workshops, Koordinator*innen, 
Hauptamtliche und Ehrenamtliche, in Schulungen und Teamsitzungen.

*
5 6



7

    Weitere Empfehlungen zur Anwendung

Nennt vor der Nutzung der jeweiligen Karten die Content Warnun-
gen für problematische und diskriminierende Inhalte oder teilweise 
Reproduktionen dieser.

Erklärt eine Netiquette, um den Umgang mit problematischen For-
mulierungen in einen sichereren Rahmen zu bringen. Das bedeu-
tet, dass auf Herausforderungen mit Diskriminierung eingegangen 
wird. Es wird ganz klar ausformuliert, wie miteinander gesprochen 
werden soll, auf was Rücksicht genommen werden soll und dass es 
unterschiedliche Erfahrungen mit Diskriminierung in jeder Begeg-
nung gibt. 

Denkt an das Ziel der Sensibilisierung und Stärkung der Haltung, 
aber achtet auch auf die Kapazitäten der Teilnehmenden. Gerade 
für betroffene Personen können Gespräche über diskriminierungs-
bezogene und sensible Themen belasten und anstrengen.

Wofür es  KEINEN  Platz gibt:
Verallgemeinerungen & Stereotype
Hass & Hetze
Diskriminierungen jeglicher Art
unter anderem: Ableismus, Antisemitismus,  
Klassismus, Rassismen & Sexismus

 
Was wir uns  stattdessen wünschen:
ein respektvolles & aufmerksames Miteinander
diskriminierungssensible Sprache
Lern- & Reflexionsbereitschaft
Fehler- & Feedbackfreundlichkeit
Solidarität
Fokus auf eigene Bezugsräume & Erfahrungen

Unser Beispiel:
Damit wir uns mit Respekt in unserer Vielfalt begegnen, möchten wir uns 
alle auf ein paar Punkte verpflichten:

7 8



9

Exkurs:

Begriff: - | [„Bunt”]

„Bunt“ ist ein ambivalenter Begriff. Er wird oft im Kontext von Beschrei-
bungen diverser und heterogener Gruppen benutzt. Diese Beschreibung 
folgt einer rassistischen Logik: Menschen nach Hauttönen und Ausse-
hen einzuteilen.1 Der Begriff ist nicht diskriminierungssensibel. Die äu-
ßere Erscheinung einer Person wird hier zu einem Marker.

Es gibt äußerliche Unterschiede, ja. Nur wie sie bewertet, instrumentali-
siert und benannt oder nicht benannt werden, macht einen großen Unter-
schied. Die Hautfarbe einer Person wird zu einem Marker, der festlegt, ob 
betreffende Person über mehr, weniger oder gar keine Privilegien in der 
rassistischen Logik verfügt. „Bunt“ als vermeintlich positiv, bezieht sich 
auf diese Differenzierung und Bewertung von Menschen nach Aussehen 
und produziert Othering.2

Wichtig: Vermeintliche Unterschiede sind konstruiert und dienen der 
Aufrechterhaltung eines rassistischen Systems und der Rassifizierung 
von Menschen.3

In und mit der europäischen Kolonialzeit wurde Hautfarbe als Merk-
mal konstruiert, um Menschen zu klassifizieren und hierarchisieren. Es 
wurden vermeintliche Eigenschaften zu- bzw. abgesprochen. Hautfar-
be dient als Projektionsfläche für (un)bewusste rassistische Vorstel-
lungen.4

          Lieber so:
Stattdessen muss sich überlegt werden: 
Wofür steht unser Projekt oder mein Engagement?

Das Ziel der Kommunikation sollte sein, alle einzuschließen und 
niemanden als etwas anderes herauszustellen (Stichwort: Othe-
ring). Also eine Kommunikation, die sich der Diskriminierung be-
wusst ist, diese benennt und nicht (re)produziert. Denn die hete-
rogene postmigrantische Einwanderungsgesellschaft ist schon 
lange Realität.

Es muss sich gefragt werden: Was soll der Begriff „bunt“ beschrei-
ben oder benennen? Denn oft werden nur bestimmte Äußerlich-
keiten in den Fokus gesetzt. Das Nutzen von Farbe als Fremd-
beschreibung wiederholt rassistische Sprachbilder. Damit wird 
unterschiedliches Aussehen betont. Dieses spielt aber in den 
meisten Fällen keine Rolle.

Hinweis: Es ist wichtig, Selbstbezeichnungen zu benutzen. Das 
Aussehen kann benannt werden, z. B. in Empowermentformaten, 
der Auseinandersetzung mit rassistischer Diskriminierung, in der 
Adressierung von verschiedenen Zielgruppen oder der Kommuni-
kation über Projektinhalte. Es gibt viele Selbstbezeichnungen, es 
ist notwendig, sich aktiv und regelmäßig mit diesen auseinander-
zusetzen.

*
!

!

9 10



11

Was wollen wir eigentlich sagen, wenn wir von „bunt”  
sprechen?

Welche Vorstellungen und Bilder werden mit dem Begriff 
„bunt“ (un)bewusst angesprochen?

Ist das Aussehen tatsächlich relevant für das Thema? 
Oder wollen wir damit nur eine bestimmte Vorstellung 
von vermeintlicher Vielfalt darstellen?

Welche rassistischen Bilder und Vorurteile wiederholen 
wir damit?

EINLADUNG ZUR 
REFLEXION

11 12



13

Begriff: Schwarze Person | [„Farbige Person, dunkelhäutig”]

Die Begriffe farbige Person oder dunkelhäutige Person werden im 
Verständnis oft als Ersatz für das N-Wort verwendet. Sie rassifizieren 
Menschen und folgen den gleichen rassistischen Mustern, wie andere 
Fremdbezeichnungen – und sind daher nicht rassismuskritisch.
 
Das Bedürfnis Menschen aufgrund ihres äußeren zu beschreiben, ist ein 
tiefverankertes Muster. Hier ist eine Reflexion notwendig. Wichtig ist vor 
allem, wer wen bezeichnet, woher die Begriffe stammen und wie die Per-
sonen(-gruppen) bezeichnet werden möchten.

Wichtig: Ersatzbegriffe für kolonialhistorisch geprägte Sprache sind äu-
ßerst relevant – jedoch sollten hier nicht die gleichen Muster, wie von 
Abwertung, Abgrenzung und „Andersmachung”, in der Entstehung an-
gewendet werden.

Die Begriffe farbige Person oder dunkelhäutige Person sind vielleicht 
neutral gemeint. Doch ihre Nutzung führt zu einer Wiederholung von 
rassistischen Vorstellungen – nicht offensichtlich, aber dennoch exis-
tent – nur eben verdeckt. 

Die Begriffe gehen auf koloniale Muster zurück, die Menschen auf-
grund ihres Aussehens einteilen und benennen müssen.5 Sie verdeutli-
chen das strukturelle Ungleichgewicht, dass weiße Personen selten bis 
nie über ihr Aussehen beschrieben bzw. kategorisiert werden, wohin-
gegen Schwarze Personen oder People of Color meist diese Erfahrung 
machen.

Exkurs:

          Lieber so:
In der Beschreibung einer Person ist das Aussehen in den meisten 
Fällen nicht zwingend relevant. Sollte es doch wichtig sein, z. B. in der 
kritischen Auseinandersetzung mit Diskriminierungsformen – dann ist 
es immer notwendig und besonders wichtig Selbstbezeichnungen zu 
verwenden. 
Im Beispiel sprechen wir also von Schwarzer Person, BIPoC oder PoC 
als politische Selbstbezeichnung. Auch hier gibt es Unterschiede und 
jede Person sollte nach der eigenen Selbstbezeichnung gefragt werden.

Es ist leicht, sich mit der Aussage „das wurde schon immer so gesagt” 
herauszureden. Echte Veränderung beginnt damit, dass wir nicht immer 
den leichten Weg gehen. Außerdem bedeutet der leichte Weg in die-
sem Falle, Beleidigung, Abwertung und Diskriminierung von Personen 
zu wiederholen. Eine diskriminierungssensible Sprache und Selbstrefle-
xion zum eigenen Sprachgebrauch sind deswegen unabdingbar. 

!

!

13 14



15

Muss ich die Person zwingend über ihr Aussehen 
beschreiben? Oder ist das nicht relevant?

Was soll hier eigentlich beschrieben werden?

Was ist das Ziel meiner Aussage und welche Informa-
tionen benötigt es für einen verständnisvollen Kontext?

Möchte ich diskriminierungssensibel sprechen und 
andere Personen nicht verletzen? Auch wenn diese 
eventuell gar nicht im Raum sind?

EINLADUNG ZUR 
REFLEXION

15 16



17

Begriffe: Native American, Schwarze Person, Sinti*zze und Rom*nja 
| [„I-Wort, N-Wort, Z-Wort”]

Begriffe wie das I-Wort, das N-Wort und das Z-Wort sind beleidigende, 
erniedrigende und abwertende Begriffe. Sie sind diskriminierende und 
rassistische Begriffe. Die Begriffe basieren auf kolonialhistorischer, ras-
sistischer Logik der Unterdrückung, Gewalt und Machtausübung. Daher 
waren sie auch nie positiv oder neutral gemeint. Sondern ganz eindeu-
tig negativ, beleidigend und herabwürdigend. Menschen werden/wurden 
Zugehörigkeiten zu bestimmten Gruppen zugeordnet und eine Bezeich-
nung von außen gegeben.

Da diese Begriffe nicht aus den Gruppen selbst kommen (Selbstbezeich-
nung), sprechen wir hier von Fremdbezeichnungen. Fremdbezeichnun-
gen sind problematisch und sollten nie genutzt werden. Vor allem, weil 
sie nicht mit dem Selbstbild der betreffenden Gruppen übereinstimmen.6 
Es sind Zuschreibungen und Namen, die von außen kommen. Sie spie-
geln Vorurteile und Machtgefälle wider. Dadurch sind Fremdzuschrei-
bungen ein zentraler Bestandteil struktureller Diskriminierung. Das zeigt 
sich zum Beispiel im verminderten Zugang zum Wohnungsmarkt, dem 
Arbeitsmarkt oder der Zugehörigkeitsfrage zur Gesellschaft. Fremdzu-
schreibungen vereinheitlichen Menschen und Gruppen und kennzeich-
nen sie als anders und fremd. Bestimmte Gruppen werden mit negativen 
oder exotisierenden Attributen verbunden (Othering).

Wichtig: Ein wichtiger Akt des Widerstands gegen solche Fremdbe-
zeichnungen ist daher die Entwicklung von Selbstbezeichnungen.

Diese Begriffe haben eine gewaltvolle Geschichte und sind teilweise 
im Kolonialismus und/oder Nationalsozialismus entstanden.7 Sie sind 
herabwürdigend und verletzend. Fremdbezeichnungen basieren auf 
gesellschaftlichen Machtverhältnissen und erhalten sie aufrecht. Sie 
reproduzieren die Marginalisierung von Communitys. Diese Dynamik 
wirkt zugleich subtil und alltäglich, wie auch strukturell.

          Lieber so:
Aus diesem Grund sollten immer Selbstbezeichnungen verwendet wer-
den. Die Unterscheidung zwischen Selbst- und Fremdbezeichnung ist 
wichtig, weil sie gesellschaftliche Machtverhältnisse widerspiegelt. Häu-
fig haben dominante Gruppen die Macht, andere zu definieren. Selbst-
bezeichnungen sind daher nicht nur Ausdruck kollektiver Erfahrungen, 
Identitäten und Zugehörigkeiten, sondern auch mit politischen Kämpfen 
verbunden. Die Verwendung von Selbstbezeichnungen ist eine Form des 
Empowerments, schafft Solidarität, Sichtbarkeit und ein respektvolles 
Miteinander.

Im Beispiel sprechen wir also von Native American, Schwarze Person, 
Sinti*zze und Rom*nja. Doch das sind nicht die einzigen Begriffe, die 
diskriminierungssensibler ausgedrückt werden können. Im Werk „(K)
Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deutsche Sprache – Ein kri-
tisches Nachschlagewerk” von Susan Arndt und Nadja Ofuatey-Alazard 
sind viele dieser Wörter aufgelistet und werden erklärt.

Exkurs:

!

!
17 18



19

Möchte ich gewaltvolle Sprache anwenden?

Möchte ich Menschen respektvoll behandeln?

Möchte ich selbst sensibel sein und setze mich aktiv 
mit rassistischer Sprache auseinander? Oder sage ich 
(unreflektiert) einfach das „was schon immer so gesagt 
wurde”?

EINLADUNG ZUR 
REFLEXION

19 20



21

Begriff: Gemeinsam | [„Augenhöhe”]

Auf „Augenhöhe sein“ bedeutet so viel wie, auf derselben Stufe zu ste-
hen. Sich „auf Augenhöhe zu begegnen“, benötigt aber ähnliche Mög-
lichkeiten, Chancen und Bedingungen im Leben zu haben. Das kann 
bedeuten: denselben Zugang haben zu z. B. Arbeit, Bildung oder den 
Wohnungsmarkt.8

Pat*innenschaften gibt es gerade, weil Menschen unterschiedliche Zu-
gänge zu diesen Dingen haben. Hier kommen Menschen zusammen, die 
unterschiedliche Voraussetzungen haben und oft auch verschieden pri-
vilegiert sind. Eine  „Begegnung auf Augenhöhe“  ist in einer Pat*innen-
schaft daher schwer möglich.9

Wichtig: Es ist gut „Augenhöhe“ anzustreben. Es ist aber auch wichtig, 
kritisch anzuerkennen: Pat*innenschaften können die Zugänge zu z. B. 
Bildung und Arbeit nicht verändern. Auf der strukturellen Ebene einer Ge-
sellschaft sind andere – politische – Veränderungen notwendig.

          Lieber so:
Um die Idee hinter „sich auf Augenhöhe zu begegnen“ dennoch formu-
lieren zu können, können Ausdrucksweisen wie „gemeinsam“, „solida-
rische(s) Miteinander/Beziehung“ oder „wertschätzende/anerkennende 
Begegnung“ genutzt werden. Ausformuliert funktionieren je nach Kon-
text auch die folgenden Sätze:
„Wir respektieren einander mit und wegen unserer Unterschiede.“
„Wir sind verschieden und begegnen uns respektvoll.“

Eine kritische Beschäftigung mit dem Begriff der „Augenhöhe“ und sei-
ner Bedeutung ist ein erster notwendiger Schritt. Es ist wichtig die indi-
viduellen Unterschiede und deren Auswirkung auf die jeweilige Lebens-
gestaltung anzuerkennen und zu reflektieren. Diese zu benennen, hilft 
oft dabei dem Wunsch, einem solidarischen Umgang miteinander näher-
zukommen.

Wie möchten wir einander begegnen?

Wo erkennen wir Unterschiede und wo Gemeinsamkeiten?

Wie fühle ich mich wertgeschätzt? Und wie kann ich diese 
Wertschätzung auch meinem Gegenüber geben?

Wobei brauche ich Unterstützung? Wobei nicht?

EINLADUNG ZUR 
REFLEXION

!

!

21 22



23

Begriff: Mensch mit Fluchterfahrung | [„Flüchtling”]

In vielen Teilen der Gesellschaft wird noch der problematische Begriff 
„Flüchtling“ benutzt. Er bezeichnet Menschen, die wegen z. B. Krieg, Ge-
walt oder Verfolgung ihr Zuhause verlassen mussten. Die Endung -ing 
hat im Deutschen in vielen Fällen einen abwertenden und verniedlichen-
den Charakter. Durch den Zusatz -ing wird hier die reale Fluchterfahrung 
verharmlost und verniedlicht. Außerdem benennt das Wort einen ver-
meintlichen, umfassenden Status und/oder Identitätszustand.10 Der Be-
griff reduziert die Person auf einen Lebensabschnitt bzw. eine Erfahrung, 
die oft mit herausfordernden und traumatischen Erlebnissen einhergeht. 
Flucht ist eine Erfahrung, die nur in einem bestimmten Zeitraum stattfin-
det. Wenn der Begriff benutzt wird, ist dieser Lebensabschnitt einer be-
troffenen Person meistens schon abgeschlossen. In vielen Momenten 
wird der Begriff jedoch auch unabhängig vom offiziellen Status benutzt, 
um die Zugehörigkeit zu einer vermeintlichen Gruppe meist negativ zu 
benennen und abzuwerten. Außerdem ist „Flüchtling“ eine Fremdzu-
schreibung, die Menschen eben auf dieses eine biografische Ereignis 
reduziert.11 Wie wir sprechen, spiegelt nicht nur unser Denken und Han-
deln wider, sondern formt es auch maßgeblich.

Da es die juristische Kategorie „Flüchtling“ gibt, wird manchmal argu-
mentiert, dass der Begriff benutzt werden kann. Die juristische Kate-
gorie zeigt jedoch nur, dass der Begriff auch etwas mit strukturellen 
Zugängen zu tun hat. Durch die Anerkennung dieses Status werden 
Chancen möglich. Der offizielle Flüchtlingsstatus ist also oft notwendig 
für einen legalen Aufenthalt in Deutschland. Diese Tatsache macht den 
Begriff „Flüchtling“ jedoch nicht weniger diskriminierend und proble-
matisch, wenn er außerhalb des juristischen Kontextes als Fremdzu-
schreibung genutzt wird.12

Exkurs:

          Lieber so:
Diskriminierungskritische Alternativen sind z. B. „Mensch/Person mit 
Fluchterfahrung“ oder „geflüchtete Person“. Wenn es um Menschen 
geht, die tatsächlich gerade fliehen, kann „Mensch(en) auf der Flucht“ 
genutzt werden.

Diese Begriffe und Bezeichnungen rücken den Menschen wieder in den 
Mittelpunkt und nicht den vermeintlichen Aufenthaltsstatus. Zusätzlich 
werden auch Menschen eingeschlossen, die aus anderen Gründen mig-
riert sind bzw. gezwungen waren ihr Herkunftsland zu verlassen und kei-
nen offiziellen Flüchtlingsstatus haben. Außerdem wird deutlich, dass die 
Flucht abgeschlossen ist oder eben aktuell stattfindet. Die oft genutzte 
Alternative des Begriffs „Geflüchtete*r“ hat ähnlich wie „Flüchtling“ das 
Problem, dass es hauptsächlich als Fremdzuschreibung genutzt wird. 
Auch hier wird der Mensch auf ein biografisches Ereignis reduziert.

23 24



25

Warum wird die Person nur über ihre Flucht definiert?

Welche Bilder oder Vorurteile werden durch das Wort 
ausgelöst oder verstärkt?

Wird der Mensch noch als eigenständige und 
individuelle Person gesehen?

EINLADUNG ZUR 
REFLEXION

25 26



27

Satz: „Kritisches Denken ist mir besonders wichtig. Ari muss das noch 
lernen. Mein Schützling entwickelt sich aber sehr gut!“

Was ist an dieser Aussage problematisch? Lasst uns einen Blick auf die 
einzelnen Teile werfen.

„Kritisches Denken ist mir besonders wichtig.” Diese Aussage sugge-
riert, dass es eine richtige Form des Denkens und der Kritik gibt, dass es 
eine festgelegte Richtung gibt, wie Menschen denken und urteilen sollen, 
und dass dieser Prozess abgeschlossen werden kann. Diese Sichtweise 
ohne selbstkritische Reflexion hat ihren Ursprung in der Epoche der Auf-
klärung und Kolonisierung. Hier sprechen wir von Eurozentrismus.

Eurozentrismus betrachtet häufig Wissen und kritisches Denken als 
europäische Errungenschaft. Die Norm bzw. der Maßstab wird hierbei 
durch europäische (bzw. westliche) Geschichte, Wissenschaft, Phi-
losophie und Fortschritt, gesetzt, während andere Weltregionen als 
„rückschrittlich“ oder anders betrachtet werden. Dabei ignoriert Euro-
zentrismus koloniale Gewalt, Ausbeutung und Unterdrückung, die diese 
Entwicklungen mitgetragen haben. Kritisches Denken ist per se nichts 
Schlechtes, jedoch muss darauf geachtet werden, es nicht nur auf die 
vermeintlich „Anderen“ anzuwenden,  sondern – vor allem – auch auf die 
eigene Machtposition, Privilegien, Denkweise und den Wissensbezug.
 
„Ari muss das noch lernen. Mein Schützling entwickelt sich aber gut!” 
Diese Aussage hierarchisiert das Verhältnis zwischen Mentor*in und 
Mentee. Der*die Mentor*in stellt sich selbst über die Mentee und formu-
liert ein Entwicklungsziel, welches sich an den eigenen Wünschen und 
Ansprüchen orientiert. Das sind Merkmale von Paternalismus und Ste-
reotypisierung.14

Paternalismus entmündigt, reproduziert Hierarchien und kann Entschei-
dungs- bzw. Handlungsmacht einschränken. Individuelle Wünsche und 
Bedürfnisse werden klein gehalten und unsichtbar gemacht. Er geht von 
einem „natürlichen” Machtverhältnis aus, das durch Privilegien aufrecht-
erhalten wird.

Der Begriff „Mein Schützling” verstärkt zusätzlich die Vorstellung von 
Besitz, Schutz und Bevormundung. Durch diese Formulierung entsteht 
das Bild einer Abhängigkeit.

Stereotypisierung spricht von Beginn an bestimmte Fähigkeiten ab. Die-
ses Absprechen ist die Folge von stereotypen Vorstellungen. Zum Bei-
spiel wird die zugeschriebene Herkunft mit vereinfachten Eigenschaften 
verknüpft und Individualität negiert. Oftmals wird eine Notwendigkeit 
des Erlernens bestimmter normativ europäischer Fähigkeiten festge-
schrieben.

         Lieber so:
„Kritische Selbstreflexion ist mir besonders wichtig. Ari und ich müssen 
uns noch mehr kennenlernen, aber wir stimmen uns schon gut aufein-
ander ab.”

27 28



29

In welcher Position sehe ich mich selbst?

Reflektiere ich meine Privilegien und gesellschaftliche 
Position? Reflektiere ich also Machtverhältnisse?

Was genau beinhaltet meine Rolle als Mentor*in?

Gehe ich machtkritisch und selbstreflektiert in eine  
neue Pat*innenschaft?

EINLADUNG ZUR 
REFLEXION

29 30



31

Satz: „Bei uns werden alle gleichbehandelt – egal ob von hier oder 
fremd. Wir sehen keine Farben.”

Was ist an dieser Aussage problematisch? Lasst uns einen Blick auf die 
einzelnen Teile werfen.

„Bei uns werden alle gleichbehandelt …” Diese Aussage suggeriert, 
dass es auf dem Weg zu einer rassismuskritischen Gesellschaft nur um 
Gleichbehandlung geht. Strukturelle und individuelle Diskriminierungs-
erfahrungen und Lebensrealitäten werden dadurch unsichtbar gemacht. 
Auch wenn eine Person denkt, dass sie alle Menschen gleich behandelt, 
kann es trotzdem Diskriminierung geben. Wichtig hierbei ist, was tat-
sächlich passiert ist und nicht, wie es gemeint war. 
Jedoch geht es um ein Gesamtpaket bestehend aus Gleichbehandlung, 
Gerechtigkeit, Sichtbarkeit und Verantwortung. Wahre Gleichbehand-
lung kann nur unter Berücksichtigung unterschiedlicher sozialer Positio-
nierungen, individueller und struktureller Herausforderungen angestrebt 
werden.

„… egal ob von hier oder fremd.” Diese Aussage schafft Abgrenzung zwi-
schen den sprechenden Personen. Es erzeugt ein „Wir gegen Die”-Den-
ken. Auch wenn es nicht beabsichtigt ist, bedient es sich tiefverwurzel-
ten Ansätzen unserer Gesellschaft – hier dem sogenannten Othering.

Othering ist eine Form der strukturellen Diskriminierung. Personen wer-
den nicht mehr als Individuum betrachtet, sondern als Vertreter*innen 
einer sozialen Gruppe. Diese Gruppe wird als „fremd”, also „anders”, 
markiert und ihr werden meist negative Eigenschaften zugeschrieben.15

„Wir sehen keine Farben.”

Diese Aussage beschreibt ein Phänomen, welches oftmals in gut ge-
meinter Absicht ausgesprochen wird. Gleichzeitig hat sie jedoch negati-
ve Auswirkungen, da sie wie, „bei uns werden alle gleichbehandelt”, eine 
Ausblendung von Lebensrealitäten ist. Es handelt sich um das Phäno-
men Farbignoranz.

Farbignoranz hat das Ziel neutral und unvoreingenommen zu erschei-
nen, indem sie keine Hautfarbe bzw. deren gesellschaftliche Zuschrei-
bungen sieht. Dabei werden jedoch reale rassistische Erfahrungen, z. B. 
Diskriminierung, Benachteiligung und Ausgrenzungen, verleugnet.16 Die 
Aussage ignoriert somit nicht nur strukturelle Ungleichheiten, sondern 
führt auch dazu, dass Rassismus unsichtbar gemacht wird. 

         Lieber so:
„Wir setzen uns aktiv für Gleichbehandlung und Gerechtigkeit ein. Der 
Grundstein unserer Arbeit ist die Pluralität unserer Programmteilneh-
menden. Wir setzen uns bewusst gegen diskriminierende Verhältnisse 
ein.“ 

31 32



33

Aus welcher Perspektive wird gesprochen? Wie überneh-
men wir Verantwortung?

Wird die Aussage von Betroffenen wirklich inklusiv erlebt 
oder eventuell verletzend?

Ist die Sprache (macht)sensibel oder reproduziert sie Vor-
urteile?

Welche alternativen Formulierungen, die bewusster mit 
Vielfalt und Diskriminierung umgehen, gibt es?

Wird Sprache verwendet, die reale Unterschiede oder Dis-
kriminierung sichtbar bzw. unsichtbar macht?

EINLADUNG ZUR 
REFLEXION

33 34



35

Satz: „Wir sind ein buntes Projekt, das sich für die Integration von Kids 
einsetzt. Wir sind gegen jede Form der Fremdenfeindlichkeit.“

Was ist an dieser Aussage problematisch? Lasst uns einen Blick auf die 
einzelnen Teile werfen.

„Wir sind ein buntes Projekt, …” Diese Aussage deutet an, dass das Pro-
jekt Pluralität beinhaltet, ist jedoch nicht ganz durchdacht. Selbst mit 
guter Absicht ist es wichtig, die Begriffe zu reflektieren und differenziert 
zu betrachten.

„Bunt“ wird oft als positive Beschreibung von Vielfalt und Pluralität be-
nutzt. Jedoch bezieht sich der Begriff auf die rassistische Logik, dass 
Menschen in Hautfarbe eingeteilt werden können. Wenn es also um ver-
schiedenes Aussehen geht, dann ergibt der Begriff „bunt“ keinen Sinn 
– denn es geht nicht tatsächlich um Farben. Zudem muss sich überlegt 
werden, aus welchem Grund es relevant ist äußerliche Unterschiede zu 
betonen. 

„… das sich für die Integration von Kids einsetzt.” Diese Aussage geht 
von der Annahme aus, dass Menschen in bestehende Strukturen einge-
bunden werden und sie diese auch annehmen müssen. Es geht um den 
Vielfach genutzten Begriff Integration.

Integration als Konzept meint also: Eingliederung in bestehende Struk-
turen. Gemeinsam aber nebeneinander. Wie der Begriff jedoch meist 
genutzt wird, beschreibt er gesellschaftspolitisch die Forderung nach 
einseitiger Anpassung von Menschen an vermeintlich einheitliche 
deutsche Umgangsformen, Gewohnheiten und Sprache. Problematisch 
ist daran die Perspektive, dass Integration und damit gesellschaftlicher 
Zusammenhalt und Zugehörigkeit, einseitig geleistet werden muss.

„Wir sind gegen jede Form der Fremdenfeindlichkeit.“ Diese Aussage 
nimmt eine klare Position ein, bedient sich dabei aber leider einem 
kritischen Begriff: Fremdenfeindlichkeit.

Fremdenfeindlichkeit hat den Begriff Ausländerfeindlichkeit abgelöst.17  

Denn bei der Diskriminierung, die mit diesem Begriff beschrieben wer-
den soll, handelt es sich nicht um eine feindliche Gesinnung gegenüber 
fremden Menschen oder Ausländer*innen – damit wäre auch weiße 
Engländer*innen, Französ*innen oder US-Amerikaner*innen einbezogen. 
Sondern eine Diskriminierung von Menschen die durch ihr Aussehen 
und/oder ihre Sprache zu Fremden gemacht werden. Mit dem Begriff 
Fremdenfeindlichkeit werden Gewalterfahrungen und Diskriminierungen 
aufgrund von Rassismus, Migrationsgeschichte, Fluchterfahrung oder 
zugeschriebener Herkunft umgeschrieben, ausgelagert und nicht klar 
adressiert.

Grundsätzlich wichtig ist also die Frage: Wer entscheidet, wer „fremd“ 
ist und wer nicht? Der Begriff macht Zugehörigkeitsdebatten deutlich, 
die sich an rassistischen Zuschreibungen und Stereotypen abarbeiten. 

Auch wenn die Begriffe Fremdenfeindlichkeit und Ausländerfeindlich-
keit problematisch sind, werden sie in aktuellen Debatten wieder ver-
mehrt verwendet. Dadurch werden leider erneut Zugehörigkeitsfragen 
verstärkt. Eine kritische Auseinandersetzung mit der Realität von Deut-
schen, die Rassismuserfahrungen machen und Diskriminierung erle-
ben, wird umgangen und ignoriert.

          Lieber so:
„Unser Projekt setzt sich für die gleichberechtigte Teilhabe und Partizi-
pation von Jugendlichen ein. Für Rassismus und jegliche Form von Dis-
kriminierung gibt es bei uns keinen Platz.”

Exkurs:

35 36



37

Welche Begriffe nutzen wir, um Vielfalt zu beschreiben? 
Was genau wollen wir aussagen?

Wie wird Integration verstanden? Als ein gemeinsames 
Projekt oder als Leistung, die erbracht werden muss?

Was benennen wir eindeutig und was verschleiern wir? 
Wie wird ein Verständnis von Diskriminierung deutlich?

An wen richtet sich das Leitbild? Wen wollen wir damit an-
sprechen?

Welche Perspektiven werden in die Entwicklung 
einbezogen? Wer fühlt sich wohl mit welcher 
Formulierung?

EINLADUNG ZUR 
REFLEXION

37 38



39

          Lieber so:

„Wir setzen uns aktiv für rassismuskritische Pat*innenschaften ein! Wir 
arbeiten kontinuierlich daran, Diskriminierungen zu erkennen, unsere 
Strukturen diskriminierungskritisch zu reflektieren und diese abzubauen.“

Satz: „Unsere Pat*innenschaften sind rassismusfreie Räume! Bei uns 
gibt es keinen Rassismus.“

Was ist an dieser Aussage problematisch? Lasst uns einen Blick auf die 
einzelnen Teile werfen.

„… rassismusfreie Räume!” Diese Aussage behauptet, dass das Projekt 
garantieren kann, dass die Pat*innenschaften rassismusfrei sind. Das 
ist eine gesellschaftliche Wunschvorstellung, die leider nicht realistisch 
ist. Auch wenn sowohl Mentee als auch Mentorin rassimussensibel sind, 
findet die Pat*innenschaft immer noch innerhalb rassistischer Gesell-
schaftsstrukturen statt.

Rassismusfreiheit existiert nicht. Denn Rassismus ist ein gesamtgesell-
schaftliches System und besteht nicht nur aus individuellen Handlun-
gen. Er ist tief in gesellschaftlichen Strukturen, Denkmustern und Spra-
che verankert.18 Das Projekt oder Einzelpersonen können sich zwar mit 
der Wirkung auseinandersetzen und sich aktiv gegen Rassismus enga-
gieren, aber es kann nicht garantiert werden, dass kein Rassismus re-
produziert wird. 

„Bei uns gibt es keinen Rassismus.” 
Diese Vorstellung ist leider nicht möglich, denn Rassismus existiert in 
allen Bereichen unserer Gesellschaft. Selbst in einem antirassistischen 
Kontext können (unbewusste) Vorurteile, Mikroaggressionen und struk-
turelle Ungleichheiten bestehen. Daher ist es wichtig, anzuerkennen, 
dass Rassismen überall existieren und subtil reproduziert werden kön-
nen – auch in Pat*innenschaften.

Kontinuierliche Selbstreflexion, rassismuskritische Weiterbildungsmaß-
nahmen und Qualifizierungstrainings ermöglichen es zum Teil, rassisti-
schen Mechanismen entgegenzuwirken.

Welche Begriffe nutzen wir, um Vielfalt zu beschreiben? 
Was genau wollen wir aussagen?

Wie wird Integration verstanden? Als ein gemeinsames 
Projekt oder als Leistung, die erbracht werden muss?

Was benennen wir eindeutig und was verschleiern wir? Wie 
wird ein Verständnis von Diskriminierung deutlich?

An wen richtet sich das Leitbild? Wen wollen wir damit an-
sprechen?

Welche Perspektiven werden in die Entwicklung 
einbezogen? Wer fühlt sich wohl mit welcher 
Formulierung?

EINLADUNG ZUR 
REFLEXION

39 40



41

Satz: „Wow, generell können das afrikanische Frauen ja gut, aber du 
kannst total gut tanzen!”

Was ist an dieser Aussage problematisch? Lasst uns einen Blick auf die 
einzelnen Teile werfen:

„Wow, generell können das afrikanische Frauen ja gut …” Diese Aussage 
ignoriert Individualität und nutzt (un)bewusst Infantilisierung (= Vernied-
lichung und herablassender Ton). Sie beinhaltet Exotisierung, Othering 
und Stereotypisierung.

Exotisierung reduziert die persönlichen Eigenschaften und Fähigkeiten 
einer Person auf eine angebliche Herkunft. Durch im Kolonialismus ent-
standene Vorstellungen von Exotik, lässt sich häufig eine grenzüber-
schreitende Neugierde beobachten. Dabei geht es um eine Festlegung 
auf Differenzen, eine Reduzierung auf äußere Merkmale und oftmals 
um eine Entmenschlichung durch eine sexualisierte oder romantisierte 
Fremdzuschreibung.19

Othering ist also ebenfalls Teil dieser Aussage, denn die Person(en) wer-
den als fremd markiert. Das „exotische Andere“  wird einem  „norma-
len Wir“ gegenübergestellt, wodurch eine Nicht-Zugehörigkeit vermittelt 
wird.

Stereotypisierung verallgemeinert und macht Individuen unsichtbar. Die 
starren Wahrnehmungsmuster „Afrika, Frau und Tanzen“ werden mit-
einander verknüpft und reproduziert koloniale Denkweisen. Individuelle 
Eigenschaften und hart erarbeitete Leistungen werden als vermeintlich 
„natürliche” Fähigkeiten verstanden. Das gilt jedoch nur für bestimmte 
Menschen aus bestimmten Regionen. Diese Stereotypisierung bedient 
sich rassistischer und sexistischer Vorstellungen.

„… aber du kannst total gut tanzen!” Diese Aussage zeigt auf, dass eine 
erworbene Fähigkeit nichts mit der eigenen Leistung zu tun haben kann. 
Nur rassistische Stereotype und Rassifizierung des Körpers und Leis-
tung werden als Gründe anerkannt. Sie verschleiert Abwertung durch 
eine scheinbar wohlgemeinte Aussage.

Wohlmeinende Rhetorik bezeichnet Aussagen, die oberflächlich nett wir-
ken, jedoch negative Auswirkungen haben können. Sie äußert sich in 
Ablehnung, Abwertung, Bevormundung oder auch Diskriminierung. Die 
„gut gemeinte Absicht” und ein positiver Wunsch führen zu einem unbe-
absichtigten negativen Ergebnis. Das Gegenüber reagiert vielleicht nicht 
positiv auf die „gut gemeinte” Aussage.20

         Lieber so:
„Wow, du kannst total gut tanzen! Seit wann tanzt/trainierst du 
schon?”

41 42



43

Ist die „vermeintliche Herkunft” relevant für die  
Aussage?

Welche stereotype Zuschreibung nehme ich in meinen 
Vorstellungen ein?

Welche Prägung haben die in mir entstandenen Bilder 
und woher kommen sie?

EINLADUNG ZUR 
REFLEXION

43 44



45

Literaturverzeichnis

1 Vgl. Ogette, Tupoka (2017): exit RACISM. Unrast, Seite 33ff.

2Vgl. Ogette, Tupoka (2017): exit RACISM. Unrast, Seite 59ff.

3 Vgl. Ogette, Tupoka (2017): exit RACISM. Unrast, Seite 61ff.

4 Vgl. i-PÄD Kompetenzstelle intersektionale Pädagogik (2023):  
Glossar – „Hautfarbe“. http://www.i-paed-berlin.de/de/Glossar/#hautfarbe . [abge-
rufen: 27.10.2025].

5 Vgl. Neue deutsche Medienmacher*innen (2025): dunkelhäutig und farbig. IN: 
Glossar der Neuen deutschen Medienmacher*innen. https://glossar.neuemedien-
macher.de/glossar/prefix:d/ & https://glossar.neuemedienmacher.de/glossar/pre-
fix:f/ . [abgerufen am 24.11.2025].

6 Vgl. Hsg. AntiDiskriminierungsbüro (ADB) Köln/Öffentlich gegen Gewalt e.V. 
(2013): Leitfaden für einen rassismuskritischen Sprachgebrauch. https://www.
oegg.de/wp-content/uploads/2021/09/Leitfaden-fuer-einen-rassismuskritischen-
Sprachgebrauch-2013-geschwaerz.pdf . [abgerufen 09.10.2025].

7 Vgl. Susan Arndt & Nadja Ofuatey-Alazard (Hrsg.) (2011): (K)Erben des Kolonialis-
mus im Wissensarchiv deutsche Sprache Ein kritisches Nachschlagewerk Wie Ras-
sismus aus Wörtern spricht. 4. Auflage, UNRAST-Verlag, [abgerufen 29.08.2025].

8Vgl. Netzwerk Rassismuskritische Migrationspädagogik Baden-Württemberg 
(2016): Unterstützungsarbeit - auf Augenhöhe mit Geflüchteten?! - ein Reflexions-
video. https://www.rassismuskritik-bw.de/erklaervideo/ . [abgerufen: 27.10.2025].

9 Vgl. Murrell AJ, Rubio DM, Thakar MS, Morone NE, White GE (2024): Mentoring as 
a Buffer for the Impact of Social Unrest due to Systemic Racism and Ambient Di-
scrimination. Chron Mentor Coach. 2024 Jun; 8(1):116-125. doi: 10.62935/ba6211. 
[abgerufen: 14.10.2025]. 

10 Vgl. Hübner, Katharina (2019): > Flüchtling <. IN: (K)Erben des Kolonialismus im 
Wissensarchiv deutsche Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk. Wie Rassismus 
aus Wörtern spricht. (Hrsg. Susan Arndt & Nadja Ofuatey-Alazard), 3. Auflage, UN-
RAST-Verlag, Seite 313 – 324. 

11 Vgl. i-PÄD Kompetenzstelle intersektionale Pädagogik (2023): Glossar – „Ge-
flüchtete“. https://www.idaev.de/recherchetools/glossar/glossar-detail/begriff/ge-
fluechtete . [abgerufen am 27.10.2025].

12 Vgl. Die Beauftragte der Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integrati-
on. | Die Beauftragte der Bundesregierung für Antirassismus (2025): Schutzformen 
für Asylsuchende. Formen des Flüchtlingsschutzes. https://www.integrationsbeauf-
tragte.de/ib-de/ich-moechte-mehr-wissen-ueber/flucht-und-asyl/formen-des-flu-
echtlingsschutzes-1865022 . [abgerufen am 24.11.2025].

13 Vgl. Conrad, Sebastian (2015): Die Weltbilder der Historiker. Wege aus dem Euro-
zentrismus. IN: Aus Politik und Zeitgeschichte (APuZ), Ausgabe 41-42/2015 - Die 
Weltbilder, Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung - https://www.bpb.de/shop/
zeitschriften/apuz/212825/die-weltbilder-der-historiker/ . [abgerufen 10.10.2025].

14 Vgl. Bücken, Susanne (2021/2020): Zur Dringlichkeit einer rassismuskritischen 
Perspektive für die Kulturelle Bildung in der Migrationsgesellschaft. IN: KULTURELLE 
BILDUNG ONLINE, https://doi.org/10.25529/js6w-9791 . [aufgerufen 10.10.2025].

15 Vgl. Akbulut, N. & Razum, O. (2023): Othering am Beispiel von Migration: Wie aus 
sozialen Kategorien die Anderen entstehen. Bundesgesundheitsblatt 66, 1109-
1116, https://doi.org/10.1007/s00103-023-03763-8 . [abgerufen 10.10.2025].

16 Vgl. Civitillo S., Juang L.P. & Schachner, M.K. (2021): Stressing similarities or 
ignoring differences? Shedding light into different forms of color-evasive ideolo-
gy with pre- and in-service teachers. Z. Erziehungswiss 24, 135-153, https://doi.
org/10.1007/s11618-021-00995-9 . [abgerufen 10.10.2025].

17 Vgl. Neue deutsche Medienmacher*innen (2025): Ausländerhass, Fremdenfeind-
lichkeit. IN: Glossar der Neuen deutschen Medienmacher*innen. https://glossar.
neuemedienmacher.de/glossar/auslaenderhass-fremdenfeindlichkeit/ . [abgerufen 
10.10.2025].

18 Deutsches Zentrum für Integrations- und Migrationsforschung (DeZIM) (2022): 
Rassistische Realitäten: Wie setzt sich Deutschland mit Rassismus auseinander? 
Auftaktstudie zum Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitor (NaDiRa). 
https://www.rassismusmonitor.de/fileadmin/user_upload/NaDiRa/CATI_Studie_
Rassistische_Realit%C3%A4ten/DeZIM-Rassismusmonitor-Studie_Rassistische-
Realit%C3%A4ten_Wie-setzt-sich-Deutschland-mit-Rassismus-auseinander.pdf . 
[abgerufen 10.10.25].

19  Vgl. Bendix Daniel, Danielzik Chandra-Milena (2011): > Exotik / exotisch < . IN: (K)
Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deutsche Sprache Ein kritisches Nach-
schlagewerk (Hrsg. Susan Arndt & Nadja Ofuatey-Alazard) Wie Rassismus aus Wör-
tern spricht, 4. Auflage, UNRAST-Verlag, S. 633. 

20  Vgl. Nguyen, Toan Quoc (2014): „’Offensichtlich und zugedeckt’ - Alltagsras-
sismus in Deutschland”. IN: bpb Dossier “Rechtsextremismus / Rassismus”. 
bpb, https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremis-
mus/194569/offensichtlich-und-zugedeckt-alltagsrassismus-in-deutschland/ [ab-
gerufen 10.10.2025]

45 46

http://www.i-paed-berlin.de/de/Glossar/#hautfarbe
https://glossar.neuemedienmacher.de/glossar/prefix:d/
https://glossar.neuemedienmacher.de/glossar/prefix:d/
https://glossar.neuemedienmacher.de/glossar/prefix:f/
https://glossar.neuemedienmacher.de/glossar/prefix:f/
https://www.oegg.de/wp-content/uploads/2021/09/Leitfaden-fuer-einen-rassismuskritischen-Sprachgebrauch-2013-geschwaerz.pdf
https://www.oegg.de/wp-content/uploads/2021/09/Leitfaden-fuer-einen-rassismuskritischen-Sprachgebrauch-2013-geschwaerz.pdf
https://www.oegg.de/wp-content/uploads/2021/09/Leitfaden-fuer-einen-rassismuskritischen-Sprachgebrauch-2013-geschwaerz.pdf
https://www.rassismuskritik-bw.de/erklaervideo/
https://www.idaev.de/recherchetools/glossar/glossar-detail/begriff/gefluechtete
https://www.idaev.de/recherchetools/glossar/glossar-detail/begriff/gefluechtete
https://www.integrationsbeauftragte.de/ib-de/ich-moechte-mehr-wissen-ueber/flucht-und-asyl/formen-des-fluechtlingsschutzes-1865022
https://www.integrationsbeauftragte.de/ib-de/ich-moechte-mehr-wissen-ueber/flucht-und-asyl/formen-des-fluechtlingsschutzes-1865022
https://www.integrationsbeauftragte.de/ib-de/ich-moechte-mehr-wissen-ueber/flucht-und-asyl/formen-des-fluechtlingsschutzes-1865022
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/212825/die-weltbilder-der-historiker/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/212825/die-weltbilder-der-historiker/
https://doi.org/10.25529/js6w-9791
https://doi.org/10.1007/s00103-023-03763-8
https://doi.org/10.1007/s11618-021-00995-9
https://doi.org/10.1007/s11618-021-00995-9
https://glossar.neuemedienmacher.de/glossar/auslaenderhass-fremdenfeindlichkeit/
https://glossar.neuemedienmacher.de/glossar/auslaenderhass-fremdenfeindlichkeit/
https://www.rassismusmonitor.de/fileadmin/user_upload/NaDiRa/CATI_Studie_Rassistische_Realit%C3%A4ten/DeZIM-Rassismusmonitor-Studie_Rassistische-Realit%C3%A4ten_Wie-setzt-sich-Deutschland-mit-Rassismus-auseinander.pdf
https://www.rassismusmonitor.de/fileadmin/user_upload/NaDiRa/CATI_Studie_Rassistische_Realit%C3%A4ten/DeZIM-Rassismusmonitor-Studie_Rassistische-Realit%C3%A4ten_Wie-setzt-sich-Deutschland-mit-Rassismus-auseinander.pdf
https://www.rassismusmonitor.de/fileadmin/user_upload/NaDiRa/CATI_Studie_Rassistische_Realit%C3%A4ten/DeZIM-Rassismusmonitor-Studie_Rassistische-Realit%C3%A4ten_Wie-setzt-sich-Deutschland-mit-Rassismus-auseinander.pdf
https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/194569/offensichtlich-und-zugedeckt-alltagsrassismus-in-deutschland/
https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/194569/offensichtlich-und-zugedeckt-alltagsrassismus-in-deutschland/


47

Projekt

Projektträger*in:

Kooperationspartner*innen

Förder*in

V.i.S.d.P.
Ayten Kılıçarslan

Autor*innen & Redaktion:
Cheyenne Schellein
Saskia Schindler

Lektorat:
Victoria Linnea

Gestaltung & Grafik:
Chioma Lisa Michelle Ottakagu

Impressum

Herausgeber*in:
Sozialdienst muslimischer Frauen e.V. (SmF)
Luxemburger Str. 181-183
50939 Köln
+49 22178997380
info@smf-verband.de
www.smf-verband.de

Kontakt:
Sozialdienst muslimischer Frauen e.V. (SmF)
Projekt Initiative ‚Haltung zeigen – Vielfalt stärken‘
info@haltung-zeigen.org
www.haltung-zeigen.org

Die Initiative ‚Haltung zeigen – Vielfalt stärken‘ ist ein Kooperati-
onsprojekt zur Antirassismus- und Antidiskriminierungsqualifizie-
rung im Bundesprogramm „Menschen stärken Menschen“. Ziel ist 
die Stärkung der Kompetenz im Umgang mit jeglicher Form von 
(rassistischer) Diskriminierung und einer gemeinsamen Haltung 
für Vielfalt.

47 48

http://www.smf-verband.de
http://www.haltung-zeigen.org



